
R	 Poiché è vivente in cielo, è anche pronto per prece-
dere il Messia nel suo apparire, come detto da Malachia 
sopracitato. Nonostante poi la morte raccontata in Dt 
34,5, lo stesso si pensava di Mosè, sulla cui fine esiste-
va una letteratura apocalittica a cavallo dell’era volgare 
molto diffusa. 
	 Secondariamente Marco insiste sullo splendore delle 
vesti di Gesù con un verbo raro (stilbo, v. 3) riferito in 
genere alla luminosità degli astri o alla lucentezza dei 
metalli; a questo va aggiunto il loro candore (con il gio-
co di parole leuka/leukanai, v. 3), e la nota sul lavandaio 
che qualche interprete giudica volgare e qualche altro 
tipica della vivacità del racconto popolare.
	 Stando così le cose, Gesù sul monte appartiene al 
gruppo di coloro che non sono morti ma sono stati as-
sunti in cielo, o almeno tale appare agli occhi dei di-
scepoli, che infatti non sanno che cosa dire e in qual- 
che modo si sentono trasportati nel tempo ultimo. Gesù 
è all’improvviso stato trasformato in uno stato celeste 
(metemorphote, passivo divino, v. 2) dal quale torna come 
prima alla fine del racconto, quando i discepoli lo rive-
dono da solo (v. 8).
	 Infine: Pietro parla di «capanne» con un’allusione 
alla festa di Sukkot; ma anche questa festa è orientata 
all’eschaton, come si può vedere da Zc 14,16ss, e sem-
pre Pietro dichiara che è bello restare in quella condi-
zione (v. 5), perché ravvisa in essa la anapausis promes-
sa (Mt 11,29, «troverete ristoro per la vostra vita»). Egli 
pensa che sia giunto il tempo messianico e con esso la 
fine di ogni travaglio in uno shabbat senza fine, dopo il 
vuoto temporale di sei giorni citato all’inizio del rac-
conto (9,2).
	 Un’anapausis condizionata però, perché la scena sul 
monte cambia all’improvviso, così come all’improvviso 
era cominciata, dopo che risuona l’imperativo «ascol-
tatelo» (9,7): ed è proprio questo ascolto la condizione 
dell’anapausis, come commenterà la Lettera agli Ebrei 
(3,15-4,11).

pla Parola in cammino
Stefania Monti

II domenica 
di Quaresima
Gen 22,1-2.9.10-13.15-18; Sal 116 (115); Rm 8,31-34; 
Mc 9,2-10

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  B 9	 2021

È BELLO ESSERE QUI

	 Sacrificio di Isacco o prova di Abramo? Il testo di 
Gen 22,1 pare inequivocabile: wüha´elohim nissah (ebr.) 
e o theos epeirazon (LXX). I due verbi sono conosciuti, 
perché quello ebraico sarà tipico del racconto dell’eso-
do, fino a determinare un toponimo (Massa, il luogo 
della tentazione, cf. Sal 95,8) e il secondo è quello delle 
tentazioni di Gesù.
	 Secondo la tradizione (cf. Pirqe Abot V, 4) Abramo 
è stato sottoposto a dieci prove, di cui si trova traccia 
anche in Eb 11,8-19. Questa relativa a Isacco è l’ultima 
e di certo la più pesante. 
	 C’è di mezzo un le  k- le  k-a, «vattene, va’ via» (Gen 22,2) 
come in Gen 12,1, quasi che la prova fosse una seconda 
chiamata: con la prima Abramo ha abbandonato il suo 
passato, con questa deve rinunciare al suo futuro (Chou-
raqui), rappresentato dal figlio della promessa. Secondo il 
midraš, Isacco non è un fanciullo, ma ha trentasette anni, 
eppure nella storia, benché adulto, non ha molto spazio, 
anche se questo episodio sarà ricordato come ‘aqedat Yi
s̨Haq, «legatura di Isacco», termine che lo accomuna 
all’agnello del sacrificio pasquale. La prova comunque 
riguarda Abramo, che alla fine di essa vedrà confermate 
le promesse; se un lieto fine c’è – ma si potrebbe discutere 
–, riguarda proprio questa conferma.
	 Tutto questo fa da sfondo costante ai racconti del 
Nuovo Testamento, con la particolare mediazione del 
Targum Neophyti a Es 12,42, che fa comparire Isacco 
nella seconda notte e Mosè nella quarta come colui che 
precede il Messia, accompagnandolo, nella sua ultima 
venuta. In questo modo anche Mosè assume tratti mes-
sianico-escatologici al modo di Elia (cf  Ml 3,23).
	 Il fatto che Matteo e Luca facciano comparire Mosè 
ed Elia in ordine, per così dire, canonico ha condotto a 
interpretarli come fossero la Torah e i Profeti; questo 
è certamente corretto, ma in realtà la loro funzione è 
piuttosto escatologica, e proprio questo aspetto è valo-
rizzato da Marco con alcuni altri dettagli che danno la 
chiave di lettura del mistero della trasfigurazione.
	 Il primo è che nel racconto marciano l’apparizione 
di Elia precede quella di Mosè (v. 4). Stando al racconto 
di 2Re 2,7-11, ma anche a Sir 48,9 e a Giuseppe Fla-
vio in almeno due punti delle Antiquitates, Elia non è 
morto ma è stato rapito in cielo. È perciò vivente e può 
apparire in quanto «essere visto» (ophthe, v. 4). 

Duccio di Buoninsegna, Trasfigurazione, 1308-11. Londra, National Gallery.


