la in cammino
Stefania Monti

Il domenica

di Quaresima
Gen22,1-2.9.10-13.15-18;Sal 116 (115); Rm 8,31-34;
Mc9,2-10

E BELLO ESSERE QUI

Sacrificio di Isacco o prova di Abramo? Il testo di
Gen 22,1 pare inequivocabile: wiiha elohim nissah (cbr.)
e o theos epeirazon (LXX). I due verbi sono conosciuti,
perché quello ebraico sara tipico del racconto dell’eso-
do, fino a determinare un toponimo (Massa, il luogo
della tentazione, cf. Sal 95,8) e il secondo ¢ quello delle
tentazioni di Gesu.

Secondo la tradizione (cf. Pirqe Abot V, 4) Abramo
¢ stato sottoposto a dieci prove, di‘cui si trova traccia
anche in Eb 11,8-19. Questa relativa a Isacco ¢ I'ultima
e di certo la piu pesante.

C’¢ di mezzo un lek leka, «vattene, va’ vian (Gen 22,2)
come in Gen 12,1, quasi che la prova fosse una seconda
chiamata: con la prima Abramo ha abbandonato il suo
passato, con questa deve rinunciare al suo futuro (Chou-
raqui), rappresentato dal figlio della promessa. Secondo il
midras, Isacco non ¢ un fanciullo, ma ha trentasette anni,
eppure nella storia, benché adulto, non ha molto spazio,
anche se questo episodio sara ricordato come ‘agedat Yi
sHagq, {egatura di Isacco», termine che lo accomuna
all’agnello del sacrificio pasquale. La prova comunque
riguarda Abramo, che alla fine di essa vedra confermate
le promesse; se un licto fine ¢’¢ — ma si potrebbe discutere
—, riguarda proprio questa conferma.

Tutto questo fa da sfondo costante ai racconti del
Nuovo Testamento, con la particolare mediazione del
Targum Neophyti a Es 12,42, che fa comparire Isacco
nella seconda notte e Mose nella quarta come colui che
precede 1l Messia, accompagnandolo, nella sua ultima
venuta. In questo modo anche Mose¢ assume tratti mes-
sianico-escatologici al modo di Elia (cf Ml 3,23).

Il fatto che Matteo e Luca facciano comparire Mose
ed Elia in ordine, per cosi dire, canonico ha condotto a
interpretarli come fossero la Torah e i Profeti; questo
¢ certamente corretto, ma in realta la loro funzione ¢
pluttosto escatologica, e proprio questo aspetto ¢ valo-
rizzato da Marco con alcuni altri dettagli che danno la
chiave di lettura del mistero della trasfigurazione.

Il primo ¢ che nel racconto marciano I’apparizione
di Elia precede quella di Mose (v. 4). Stando al racconto
di 2Re 2,7-11, ma anche a Sir 48,9 e a Giuseppe Fla-
vio in almeno due punti delle Antiquitates, Elia non ¢
morto ma & stato rapito in cielo. E percio vivente e puo
apparire in quanto «essere visto» (ophthe, v. 4).

ﬂ Regno - ANNO LITURGICO B

Duccio di Buoninsegna, Trasfigurazione, 1308-11. Londra, National Gallery.

Poiché ¢ vivente in cielo, ¢ anche pronto per prece-
dere 1l Messia nel suo apparire, come detto da Malachia
sopracitato. Nonostante poi la morte raccontata in Dt
34,5, lo stesso si pensava di Mose, sulla cui fine esiste-
va una letteratura apocalittica a cavallo dell’era volgare
molto diffusa.

Secondariamente Marco insiste sullo splendore delle
vesti di Gesu con un verbo raro (stilbo, v. 3) riferito in
genere alla luminosita degli astri o alla lucentezza dei
metalli; a questo va aggiunto il loro candore (con il gio-
co di parole leuka/ leukanai, v. 3), ¢ la nota sul lavandaio
che qualche interprete giudica volgare e qualche altro
tipica della vivacita del racconto popolare.

Stando cosi le cose, Gesu sul monte appartiene al
gruppo di coloro che non sono morti ma sono stati as-
sunti in cielo, o almeno tale appare agli occhi dei di-
scepoli, che infatti non sanno che cosa dire e in qual-
che modo si sentono trasportati nel tempo ultimo. Gesu
¢ all'improvviso stato trasformato in uno stato celeste
(metemorphote, passivo divino, v. 2) dal quale torna come
prima alla fine del racconto, quando i discepoli lo rive-
dono da solo (v. 8).

Infine: Pietro parla di «capanne» con un’allusione
alla festa di Sukkot; ma anche questa festa ¢ orientata
all’eschaton, come si puo vedere da Zc 14,16ss, ¢ sem-
pre Pietro dichiara che ¢ bello restare in quella condi-
zione (v. 5), perché ravvisa in essa la anapausis promes-
sa (Mt 11,29, «troverete ristoro per la vostra vita»). Egli
pensa che sia giunto il tempo messianico e con esso la
fine di ogni travaglio in uno shabbat senza fine, dopo il
vuoto temporale di sei giorni citato all’inizio del rac-
conto (9,2).

Un’anapausis condizionata pero, perché la scena sul
monte cambia all'improvviso, cosi come all’improvviso
era cominciata, dopo che risuona I'imperativo «ascol-
tatelo» (9,7): ed ¢ proprio questo ascolto la condizione
dell’ anapausis, come commentera la Lettera agli Ebrei
(3,15-4,11).

9 2021



